
Nas trilhas do pícaro 

Paulo Becker 

 

A forma literária do romance surge no início da Idade Moderna, e é ao mesmo tempo 

produto e sintoma do advento de novos tempos. Como bem observa Schüler, o romance 

contrapõe à imobilidade medieval a “consciência da transformação”.
1
 Nesse sentido, o 

romance se diferencia claramente das epopéias medievais, como a Chanson de Roland e o 

Poema de Mio Cid, nas quais se privilegiavam qualidades fixas, e não se admitia 

contaminação de lealdade e traição.  

O romance desenvolveu-se incorporando diferentes temáticas e visões de mundo, dando 

origem, desde cedo, a formas variantes, sendo as principais as do romance cortês, do idílico 

e do picaresco.O romance cortês, também chamado de romance de cavalaria , narrava os 

feitos da cavalaria andante, e refletia , as boas maneiras, a fidelidade, a bravura e o amor.o 

romance ilídico tinha o amor como tema central, retratando de modo exageradamente 

idealizado a vida pastoril e as relações amorosas entre pastores e pastoras. O romance de 

picaresco, enfim, contava as aventuras de pícaro, personagem de extração social baixa que 

luta para ascende socialmente; e ao mesmo tempo, esse tipo de romance descrevia de forma 

realista e satírica a sociedade de seu tempo. 

Encontramos uma definição bastante precisa do romance picaresco em Gonzáles: 

Nós o entendemos como sendo a pseudo-autobiografia de um anti-herói que aparece 

definido como marginal à sociedade ; a narração das suas aventuras é a síntese crítica de 

processo de tentativa de ascensão social  pela trapaça; e nessa narração é traçada uma 

sátira da sociedade contemporânea do pícaro.
2
  

O romance picaresco teve sua origem na Espanha, sendo suas manifestações iniciais e 

modelares os livros À vida de Lazarilho de Tormes , (1554), O pícaro Gusmán de 

Alfarache (1599-1604) e O Buscão (1626).González fundou nestes três textos iniciais, lidos 

como um intertexto, a sua definição do romance picaresco. Posteriormente ao aparecimento 

destas obras , que constituem um o núcleo da picaresca, este gênero experimentou três 

desenvolvimentos básicos: a picaresca clássica espanhola, integrada pelos romances 

picarescos publicados nos séculos XVII e XVIII na Espanha e América espanhola; a 

picaresca européia , que reúne as obras do gênero surgidas  á mesma época no resto da 

                                                           
1
 Donaldo Schüler, Teoria do romance, p. 5. 



Europa; e a necopicaresca, que representa uma interna do gênero motivada por 

transformações do contesto social, e abarca as narrativas produzidas nos séculos XIX e XX 

em todo o mundo que podem ser lidas luz do modelo clássico espanhol. Mesmo que não 

guardem uma relação direta com ele.  

 

Dom Quixote e o romance picaresco 

A monumental obra-prima de Miguel de Cervantes Saavedra, Dom Quixote de la 

Mancha, foi publicado inicialmente em duas partes. A primeira parte data de 1605, e a 

segunda de 1615.O livro relata as aventuras de Dom Quixote, personagem ambígua que, 

apesar de demonstrar lucidez e sabedoria em certos momentos, deixa-se fanatizar pela idéia 

de reviver em seu tempo os feitos da cavalaria andante.Dom Quixote, apaixonado leitor de 

romances de cavalaria, 

tanto naquelas leituras se enfrascou, que passava as noites de claro em claro e os 

dias de escuro em escuro, e assim , do pouco dormir e do muito ler, se lhe secou o cérebro, 

de maneira que chegou a perder o juízo.Encheu-se-lhe a fantasia de tudo que achava nos 

livros, assim de encantamentos, como pendências, batalhas, desafios, feridas, requebros, 

amores, tormentas e disparates impossíveis; e assentou-se-lhe  de tal modo na imaginação 

ser verdade toda aquela maquina de sonhadas invenções que lia, que para ele não havia 

historia mais certa no mundo.
3
  

 A intenção  declarada de Cervantes, ao escrever o seu romance, é parodiar a 

“caterva de livros ocos” que narra as aventuras dos cavaleiros andantes, e dessa maneira 

desfazer a autoridade que por esse mundo e entre o vulgo ganharam os livros de cavalarias.
4
  

Este espírito aproxima Cervantes do romance picaresco, que pelas suas personagens e 

linguagem “baixas” também contistuía uma reação e uma sátira ao romance de cavalaria.E 

não é por acaso que o autor de  Dom Quixote de la mancha introduz em sua obra uma 

personagem muito próxima ao tipo do pícaro; Sancho Pança, escudeiro de Dom Quixote, 

seu amo que é a magro, alto de classe social superior (embora empobrecido), e idealista, 

Sancho Pança é baixote, gorducho, pobre e sem idéias.Também a linguagem de Sancho é 

                                                                                                                                                                                 
2
 Mario González. O romance picaresco,  p. 42. 

3
 Cervantes, Dom Quixote de la Mancha, p. 30. 

4
 Idem, ibidem, p. 16. 



vulgar, descuidada contaminando-se freqüentemente com tais enxurradas de prevérbios 

populares que suas frases se tornam confusas e obscuras. 

 Como todo o pícaro, Sancho pretende ascender socialmente, e não reconhece no 

trabalho uma forma legitima e eficaz  de levar a cabo este seu projeto.Confia-se, então, na 

magnanimidade de Dom Quixote, de quem espera receber o governo de uma ilha por 

acompanha-lo em suas andanças aventureiras.Este modo de buscar a ascensão, porém, não 

é característico do pícaro, que empreende por si mesmo seu enriquecimento, valendo-se em 

geral de meios ilícitas como o roubo, a trapaça, o proxenetismo, etc.Sancho se distingue 

ainda do pícaro por seu caráter secundário, subordinado, dentro do romance, já que o pícaro 

propriamente dito desempenha sempre o papel de personagem principal, e no mais das 

vezes é também ele próprio que narra a sua historia. 

 O fato é que a obra de Cervantes incorporou, reelaborando-os, alguns elementos do 

romance picaresco, do mesmo modo como procedeu em relação ao romance de cavalaria e 

ao romance idílico, comparecendo este último através de vários episódios de amores entre 

fingidos pastores e pastoras, episódios estes praticamente independentes da história de Dom 

Quixote, e que se intercalam a ela na primeira parte do livro.Deste modo, encontram-se 

espaço no romance “plurilíngüe” de Cervantes todas as formas literárias e as classes sociais 

de seu tempo da mais “alta” á mais “baixa”. 

 Se, na prosa paródica picaresca e bufa, na atmosfera do embuste alegre que 

simplifica tudo, um rosto desfigurado pelo falso patético pôde se transformar numa 

semimáscara literária e franca, então aqui (no Dom Quixote de la Mancha) essa 

semimáscara é substituída pela autêntica imagem literária, em prosa, de um rosto.As 

linguagens deixam de ser apenas o objeto de uma parodização puramente polêmica e tem 

um fim em si: sem perder inteiramente o seu  colorido paródico, elas começam a realizar a 

função de uma representação literária, de uma representação equânime.O romance aprende 

a utilizar todas as linguagens, modos e gêneros, ele força todos os mudos ultrapassados e 

obsoletos, sociais e ideologicamente alienados e distantes a falarem de si mesmo na sua 

própria linguagem e com o seu próprio estilo, mas o autor sobreedifica em cima dessas 

linguagens as suas intenções e os seus acentos que se combinam dialogicamente com elas.(. 

. .) A linguagem parodiada opõe uma viva resistência dialógica ás intenções alheias que a 

parodiam; na própria representação começa a ressoar a uma conversa inacabada;a 



representação torna-se uma interação evidente e viva do mundo, de pontos de vista, de 

acentos diferentes. (...) Ela torna-se polissêmica como um símbolo. Assim são criadas as 

figuras imortais do romance, que vivem em épocas diferentes existências diferentes.Assim, 

foi criada a figura de Dom Quixote que foi reacentuada e interpretada de modo diferente 

na historia ulterior do romance, sendo que essas reacentuacões e interpretações 

constituíram na evolução posterior, orgânica e indispensável dessa representação, o 

prolongamento da discussão inacabada, nela engendrada.(Mikhail Bartin Questões de 

literatura e de estética : a teoria do romance.São Paulo UNESP-Hucitec, 1988. p. 199-

200.)    

 A equanimidade da representação de Cervantes é que confere objetivo á sua obra, 

pois ser equânime significa colocar-se diante das forças em conflito no mundo 

representado, atravessado por profundas transformações, como espectador e não como 

agente (ou como relator e não como juiz).Tal equanimidade é completamente ausente do 

romance picaresco, que por se constituir numa sátira da sociedade, se resolve em crítica de 

fundo pessoal, e portanto numa forma literária subjetiva, monológica.O pícaro, enquanto 

narrador-protagonista,  tem sempre a última palavra. Mal ocorre aqui a conversa, quanto 

mais a “discussão inacabada”.  

 Por outro lado, a obra de Cervantes procede, ainda na esteira da picaresca, a uma 

“carnavalização” da realidade, conforme nota Baktin.Sancho governador iludido de sua ilha 

por dez dias é como o Rei Momo do carnaval; Dom Quixote com a bacia de lata sobre a 

cabeça (que crê ser o elmo de mambarino) não é apenas um fidalgo fantasiado de cavaleiro 

andante, mas ainda uma verdadeira caricatura deste.Entretanto, ambas as personagens 

possuem várias outras facetas, que indicam formas de relação e interação com uma 

realidade que nada tem de “festiva”; Sancho não é menos rei iludido que lavrador esperto;e 

Dom Quixote, que confunde moinhos com gigantes, sabe entretanto discorrer com 

ponderação sobre questões éticas, ou sobre assuntos diversos (desde não se toque em 

hístórias de cavalarias).está complexidade interna dos personagens lhes confere o estatuto 

de símbolos; e há de notar ainda a possibilidade de considerarmos Dom Quixote e Sancho 

Pança como um personagem   único, dividido entre o idealismo romântico do primeiro e o 

racionalismo realista do segundo, tendências estas que justamente encarnam os pólos em 

que se dividia o pensamento espanhol e europeu no inicio  da idade moderna .(A favor 



dessa possibilidade , ver a afirmação do cura, á pagina 321, de que cavaleiro e escudeiro 

haviam  sido tirados “ambos da mesma pedra”; e a fala  do próprio Dom Quixote, logo 

abaixo, em que  diz a Sancho “sou a  tua cabeça e tu és parte de mim”).  

 Á margem do capítulo da aventura da cova de montessinos, informa Cervantes, o 

suposto autor original da história de Dom Quixote, Cide Hamete Benengeli, teria feito a 

seguinte anotação: 

 “Não  me posso persuadir que Dom Quixote passasse exatamente tudo o que se 

refere no anterior capítulo (...) e, se esta aventura parece apócrifa, não tenho culpa; e 

assim, sem afirmar que seja falsa ou verdadeira, a escrevo.Tu, leitor, como és prudente, 

julga o que te parecer, que eu não devo, nem posso mais.” (Op. Cit. , p. 408 – grifo meu.) 

 Deixando o julgamento final ao leitor, o narrador se descompromete de forjar em 

sua obra uma unidade de sentido que já não consegue vislumbrar no mundo real que o 

rodeia.Este descompromisso, porém atesta a sua impotência diante da realidade, sua 

inacapacidade não só de transformá-la como de entende-la totalmente.Nesse sentido, a 

personagem Dom Quixote não deixa de fazer eco ao narrador(e a ambigüidade inerente á 

personagem, seu misto de lucidez e loucura, contamina perigosamente (ide 

Hamete/Cervantes) quando diz que 

 Deus remedeie, que todo este mundo se compõe de maquinas e de traças contrárias 

umas as outras.Eu não posso mais.(Op. Cit., p431 – grifo meu.) 

 A impotência do narrador Cervantes é a impotência do homem moderno, largado 

sobre um mundo sem Deus (e portanto sem unidade), para reconstituir a imagem do mundo 

que se perdeu.O espelho tranqüilizador em que se mirava e se reconhecia partiu-se em mil 

cacos, que só devolvem fragmentos de imagem, no momento mesmo em que o homem se 

tentou fundar apenas sobre si, e quis reduzir o mundo à sua consciência ( e à sua ciência, 

com perdão sem rima). 

 

Memórias de um sargento de milícias e a neopicaresca 

 

 O romance Memórias de um sargento de milícias foi publicado inicialmente sob a 

forma de folhetim, no Correio Mercantil do Rio de Janeiro. A primeira edição em livro 

divide a obra em dois tomos, e sai público nos anos de 1854 e 1855 .O protagonista do 



romance, Leonardo, é uma figura sem precedentes na literatura nacional.Assim, para 

qualifica-lo, Mário de Andrade foi buscar emprestado à literatura espanhola o termo 

“pícaro”, e posteriormente vários críticos endossaram tal classificação. É caso de González, 

na obra citada, ou de Kothe: 

 O pícaro, percebendo as relações de produção como uma máquina de moer carne 

humana, procura tirar o corpo fora e dançar à beira do abismo.Sempre está com fome, 

nunca se sente seguro . É mais mortal dos mortais.Aparenta não ter princípios 

morais.Apresenta cortejar os poderosos, mas acaba por desnuda-los como que 

involuntariamente, desmascarando-lhes as fraquezas.Ele não fala em nome de princípios 

mais elevados.Mas por que desmascara ele o que pretende ser socialmente elevado?  

 Levada mais avante a pergunta  imanente do pícaro, a atitude dele talvez sugira, 

simplesmente, que não há princípios mais elevados, mas tão-somente diversidade de 

interesses, aparecendo como bons os interesses dos mais fortes.A verdade acaba sendo 

apenas a versão oficial.(...)   

 Memórias de um sargento de milícias faz esta inversão de picaresca da sociedade 

imperial brasileira.Vê o mundo de uma forma de perspectiva que não é da literatura oficial 

da época.(Flávio Kothe. O herói. 2 e.d. São Paulo, Ática, 1987. p. 49.) 

 Com efeito, no momento em que a literatura oficial é a do romântico Joaquim 

Manuel Macedo, o romance realista e satírico de Almeida representa uma inversão 

semelhante àquela que o romance picaresco constituiu em relação às histórias de 

cavalaria.A personagem Leonardo é um filho único de uma mãe adúltera e de um pai 

truculento.Quando completa sete anos, seu pai afinal a infidelidade de que é vitima, o que 

causa uma briga entre o casal e sua e a sua separação. Mas a Leonardo este evento custou 

algo mais.Apanhado por seu pai no meio de uma travessura, este  

suspendeu o menino pelas orelhas, fê-lo dar no ar uma meia-volta, ergue o pé 

direito assenta-lhe em cheio sobre os glúteos atirando- do o sentado a quatro braças de 

distancia. 

- És filho de uma pisadela e de um beliscão; mereces um pontapé te acabe a 

casta.(Almeida.  Memórias de uma sargento de milícias. Belo Horizonte, 

Itatiaia, 1977. p. 30.) 

 



Criado posteriormente pelo padrinho, que era barbeiro, Leonardo não estuda nem 

inicia qualquer tipo de profissão, tornando-se um “completo vadio, vadio-mestre, vadio-

tipo” como nos informa o narrador.Perambulando pela cidade do Rio de Janeiro, metendo-

se em aventuras, brigas e namoros, Leonardo acaba preso pelo Major Vidigal, guardião da 

ordem pública.O Major faz de Leonardo um soldado, mas nem mesmo assim este continua 

aprontando as suas. Novamente preso, só é solto graças a intervenção de algumas mulheres 

junto ao major, entre elas a madrinha de Leonardo.Este recebe ainda o posto de sargento de 

milícias; só lhe falta casar para integrar-se “nulificado em cinzenta burguesia”(como diz 

Mário na introdução), o que realmente ocorre em seguida, com a sua união a viúva 

Luisinha. 

 O critico Antonio Candido chegou a contestar em um artigo se, “dialética da 

malandragem”, a filiação de  Memórias de um sargento de milícias ao romance 

picaresco.Segundo Candido, não se podem provar influências diretas dos clássicos 

espanhóis do gênero sobre o romance de Almeida. Leonardo seria, então, “o primeiro 

grande malandro que entre na novelística brasileira” , como nos populares sambas de Noel 

Rosa.Contra esta opinião, González sustenta que  

  onde Antonio Candido diz “malandro” pode ler-se “neopícaro”, 

mesmo que não haja relações explicitas de intertextualidade unindo Memórias à picaresca 

clássica espanhola, pois estamos novamente perante o anti –herói marginalizado e 

trapaceiro que protagoniza uma série de aventuras nas quais parodia a sociedade 

contemporânea, especialmente no que diz respeito aos mecanismos ascensoriais.Sem 

dúvida, Leonardo é ainda o germe disso que, retomado por Mário de  Andrade em 

Macunaíma, iria eclodir nos nossos dias numa série de romances que chamamos 

neopicarescos.(González, op. Cit. P. 52.)  ] 

 Se assim é, o romance de Almeida não deixa porém de se perder muitas vezes em 

desvios, para se deter na apresentação pormenorizada dos hábitos, vestuários e tipos sociais 

encontráveis no Rio de Janeiro no início do século XIX, época em que a cidade foi elevada 

da à condição de corte graças ao transplante forçado da família real ao Brasil.Centrando sua 

atenção na pequena Burguesia, Almeida a descreve, como já notou Sérgius Gonzaga, com 

 um realismo tão minucioso, tão detalhado, tão corriqueiro que as vezes os 

personagens parecem existir apenas para pôr em evidência os costumes da 



época(...)procissões e vida religiosa, festas, danças, músicas, a organização  policial e 

administrativa .(Sérgius Gonzaga. Manual de literatura brasileira. 3
a
 e.d.  Porto Alegre, 

Mercado aberto, 1987. p.76) 

 Detendo-se no típico, no médio (ou medíocre), o romance de Almeida não chega a 

criar personagens convincentes e vivos .O próprio Leonardo faz uma figura um tanto 

apegada, visto que seu destino é na maior parte das vezes conduzido e decidido pelos 

outros, dos quais ele constitui u simples joguete.O mural de costumes, com toques de 

humor,  é a tônica deste romance quer teve também entre seus méritos o de ser uma obra 

realista avant la lettre. 

         

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Referências bibliográficas 

 

CERVANTES, Miguel de. Dom Quixote de la mancha. São Paulo , Abril Cultural, 1981.  

 

GONZÁLEZ, Mario. O romance picaresco. São Paulo, Ática, 1998.  


